
 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 40 
 

 

 

  

 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں

The Plight of the Mustad‘afīn in the Contemporary World 

and Their Relief in the Light of Shariah: A Research Review 

 
Mishal Sadiqa 
PhD Scholar, Department of Islamic Studies, Bahawalpur. 

Email: mishal.sadiqabwp@gmail.com   

ORCID: 0009-0003-2483-7681 

 

Abstract 
In an age marked by unprecedented economic disparity, 

digital marginalization, climate-induced displacement, and 

systemic oppression, the Qur’anic category of al-

mustad‘afin (the weakened, disenfranchised, and powerless) 

has assumed renewed urgency. This study re-examines the 

lived realities of contemporary mustad‘afin ranging from 

refugees and low-wage migrant workers to debt-trapped 

households, victims of algorithmic bias, and communities 

crushed by neo-colonial debt structures through the 

integrated lens of classical and modern Islamic juridical, 

ethical, and socio-economic sources.Drawing upon the 

Qur’anic imperatives of ‘adl and ihsan, the Prophetic model 

of socio-economic justice, and the rich fiqh tradition 

concerning the rights of the poor (haqq al-faqr), the rights of 

the stranger (haqq al-gharib), and the obligation of 

collective redress (farḍ kifayah al-ta‘awun), the research 

identifies structural parallels between historical and present-

day forms of istid‘af. It critically evaluates existing Islamic 

financial tools (Zakat, waqf, qarḍ hasan, micro-takaful) and 

proposes adaptive, Shariah-compliant mechanisms including 

sovereign Zakat funds, digital waqf platforms, blockchain-

based transparent aid distribution, and community-driven 

cooperative enterprises that can effectively empower the 

mustad‘afin without compromising their dignity or 

agency.Far from offering mere charity, the study presents an 

actionable framework rooted in the maqasid al-shari‘ah 

paradigm, wherein the protection and upliftment of the 

mustad‘afin is reframed as a non-negotiable religious and 

civilizational imperative. By bridging classical 

jurisprudence with twenty-first-century realities, the 

research contends that a revitalized Islamic socio-economic 

ethos remains uniquely capable of dismantling systemic 

weakness and restoring the mustad‘afin to their divinely 

ordained station of strength and honour. 

Keywords: Mustad‘afin, Shariah-based empowerment, 

Islamic socio-economic justice, Contemporary oppression, 

Zakat innovation 
 

Research Journal of 

Islamic Studies 

 

 

Volume: 2 Issue: 2 

 

 

Jul-Dec 2025 

 

 

Page No: 40-50 

 

 

The Govt. Sadiq College 

Women University 

Bahawalpur  

 

  

https://journals.gscwu.ed

u.pk/index.php/mishkat-

ulilm/about  

https://journals.gscwu.edu.pk/index.php/mishkat-ulilm/about
https://journals.gscwu.edu.pk/index.php/mishkat-ulilm/about
https://journals.gscwu.edu.pk/index.php/mishkat-ulilm/about


 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 41 
 

 غربت، ںعصر حاضر می مستضعفی، جو سماجی، معاشی، سیاسی اور عقائدکےطور پر کمزور اور مظلوم طبقات ہیں، کو متعدد چیلنجز کا سامنا ہے، جن میں

نظا عالمی معاشی  یہ مشکلات  اور عقائدی تفرقہ شامل ہیں۔  ناانصافی  بحران، صنفی  ماحولیاتی  کمی، جنگیں، مہاجرت،  ک  و صحت  م، استحصال، تعلیم 

سی انتشار اور ںنوآبادیاتی باقیات، سرمائے ک بالادستی اور ناکام گورننس ک وجہ سے اور بھی گہری ہو گئی ہیں، خاص طور پر مسلم علاقوں می جہاں سیا

کا جامع حل ںفرقہ وارانہ تقسیم نے ان طبقات کو مزید کمزور کر دیا ہے۔ شیعت اسلامی، جو عدل، مساوات، رحم اور انسانی وقار پر مبنی ہے،ان مسائل 

پیش کرتی ہے۔ قرآن کریم، احادیث مبارکہ، سیرت نبوی صلى الله عليه وسلم اور فقہی اصولوں ک روشن می حل یہ ہیں: زکوٰۃ اور صدقات کا موثر انتظام، 

د۔ اللہ تعالیٰ نے سود اور ناجائز منافع ک روک تھام، منصفانہ حکمرانی، تعلیم اور علاج ک فراہمی، اجتماعی ذمہ داری، عقیدتی اصلاح اور عالمی مسلم اتحا

می ارشاد ہے:”اور تمہیں  ں75قرآنِ مجید می بارہا مستضعفی کا ذکر فرمایا اور ان ک فلاح و نصرت کو مومنین کا فرض قرار دیا۔ سورۃ النساء ک آیت 

س بستی سے کیا ہو گیا کہ اللہ ک راہ می انُ کمزور مردوں اور عورتوں اور بچوں کے لیے نہ لڑو جو دعائیں مانگ رہے ہیں کہ اے ہمارے رب! ہمیں ا

نکال جو ظالموں ک بستی ہے۔“یہ آیت آج بھی زندہ ہے۔ عصرِ حاضر می مستضعفی ک تعداد اور ان کے مسائل ک شدت ماضی کے ہر دور سے ں

کا ں اور مسلم امت  انتہا کو پہنچ چکی ہے، سیاسی استعمار نئے چہروں کے ساتھ جاری ہے،  اپنی  بڑا حصہ بڑھ کر ہے۔ عالمی سطح پر معاشی عدم مساوات 

می ں اس مقالے  لیے  ہے۔اس مقصد کے  رہا  پس  چکی می  ک  ظلم  کے  گیروں  اور قبضہ  جنگوں  محرومی،  سے  و صحت  گھری، تعلیم  بے  غربت، 

اور نفسیاتی مسائل ک نشاندہی ک جائے گی، پھر شیعت کے بنیادی اصولوں )عدل، احسان، تکافل، معقو لِ مستضعفی کے معاشی، سیاسی، تعلیمی 

گا۔ ں ںشعیہ( اور اداروں )زکوٰۃ، صدقات، اوقاف، بیت المال، قرضِ حسنہ، ربا ک ممانعت( کو سامنے رکھتے ہوئے ان کا تفصیلی حل پیش کیا جائےں

گا کہ آج کے ں ںتاریخی اسلامی ریاستیں جنہوں نے مستضعفی ک فلاح کو اپنا بنیادی ہدف بنایا، ان کے تجربات کا جائزہ لیا جائے گا اور یہ دیکھا جائے

 قومی ریاستی ڈھانچے اور مسلم اقلیتوں والے ممالک می ان اصولوں کو کس طرح زندہ کیا جا سکتا ہے۔ں

 مستضعفی ک تعریف:ں

عف( سے مراد وہ لوگ ہیں جو معاشتی، سیاسی، معاشی یا مذہبی طور پر کمزور اور مظلوم ہیں

 

ض

 

ست
م

، اور ںاسلامی اصطلاحات می" مستضعفی" )مفرد: 

 ر ین( ک طرف سے ظلم کا شکار ہوتے ہیں۔ یہ لفظ قرآن مجید می متعدد مقامات پر آیا ہے، جہاں مستضعفی کو وہ افراد قرں
کب

 

ت
س
م

ار دیا گیا طاقتوروں )

 ہے جو اپنے حقوق ک حفاظت کرنے ک طاقت نہیں رکھتے، لیکن اللہ تعالیٰ ان ک مدد کا وعدہ کرتے ہیں۔ ارشاد ربانی  ہے:  ں

 1"وَمَا لَكُمْ لََ تُ قَاتلُِونَ فِ سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِيَن مِنَ الر جَِالِ وَالنِ سَاءِ وَالْوِلْدَانِ" 
 "ںاور تمہیں کیا ہوا کہ اللہ ک راہ می اور ان کمزور مردوں، عورتوں اور بچوں ک خاطر تم جہاد نہیں کرتے؟"

 :اصفہانیؒ نے لکھا ہےراغب وہ بنیادی دلیل ہے جو علماء نے جہادِ دفاع اور مستضعفی ک نصرت کے جواز و فرضیت کے لیے پیش ک ہے۔علّامہ یہی 

وہ معاشی، سیاسی، فکری یا جسمانی ں" زور پر کمزور کر رکھا ہو، چاہے  وہ ہے جسے دوسروں نے طاقت کے  عف 

 

ض

 

ست
م

طور پر کمزور کیا گیا ہو

2

 ۔"

 امام قرطبیؒ اور علامہ ابن کثیرؒ نے مستضعفی ک سب سے جامع تعریف یہ ک ہے :ں

عف وہ ہے جس کے پاس اپنے حق ک حفاظت کا کوئی ذریعہ نہ ہو، اور ظالم اس پر ہر طرح کا ظلم کر سکے"

 

ض

 

ست
م

۔"ں

3

 

 مستضعفی ک اقسام )عصرِ حاضر کے تناظر می(:ں

فقہی کتب مستضعفی ک اقسام کو قرآن، احادیث اور فقہاء ک تشریحات ک روشن می درج ذیل طور پر تقسیم کیا جا سکتا ہے )یہ تقسیم تفسیری اور ں

 سے ماخوذ ہے(:ں



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 42 
 

وہ جو ایمان رکھتے ہیں لیکن کفر اور شک ک طاقتوں کے دباؤ می اپنے دین پر عمل نہیں کر سکتے۔ ں مستضعفی فی الدین )مذہبی کمزور(:ں .1

 مثال: فرعون کے دور کے مومنین جو خوف سے چھپ کر ایمان رکھتے تھے۔ارشاد ربانی ہے: ں

وَأَ " اَوَىٰكُمْ  فَ   ٱلنهاسُ  يَ تَخَطهفَكُمُ  أَن  تََاَفُونَ  ٱلَْْرْضِ  فِِ  مُّسْتَضْعَفُونَ  قلَِيل ٌۭ  أنَتُمْ  إِذْ  يهدكَُم وَٱذكُْرُوٓا۟ 
4"بنَِصْرهِِۦ وَرَزقََكُم مِ نَ ٱلطهيِ بَٰ تِ لَعَلهكُمْ تَشْكُرُونَ 

ں

اور کمزور تھے، ڈرتے تھے کہ لوگ تمہیں اچک کر نہ لے جائیں، تو "ا ور یاد کرو جب تم زمین می تھوڑے سے 

 "اس نے تمہیں جگہ دی اور اپنی مدد سے تمہیں قوی کیا اور تمہیں پاکیزہ چیزیں عطا کیں تاکہ تم شکر کرو۔
نصرت )مثلاً ں ںیہ آیت سورۃ الأنفال ک مدنی آیات می سے ہے، جو غزوہ بدر کے تناظر می نازل ہوئی۔ مسلمانوں کو ابتدائی دور ک کمزوری اور اللہ ک

رزق ک نعمتوں پر  ںہجرت مدینہ اور بدر ک فتح( ک یاد دلاتی ہے، تاکہ وہ شکر گزار بن جائیں اور اتحاد برقرار رکھیں۔ یہ اللہ ک طرف سے پناہ، مدد اورں

 زور دیتی ہے۔ ں

غریب، مسکین اور محنت کش جو امیر اور طاقتوروں کے استحصال کا شکار ہوتے ہیں۔ امام خؒمینی اور مولانا ںمستضعفی فی المال والمعاش )معاشی کمزور(: ں

ں اور مودودیؒ جیسے مفکرین نے جدید دور می اس طبقے کو "محروم طبقہ"، "مظلوم انسانیت" اور "معاشی غلام" کہا . جو غربت، بے روزگاری، قرضو

ی ںآ  ج کے عالمی سرمایہ داری نظام می یہ طبقہ ں
ہ  اربوں ںمہنگائی ک وجہ سے زندگی کے بنیادی حقوق )خوراک، رہائش، علاج، تعلیم( سے محروم رہتے 

مل ںک تعداد می موجود ہے جن می دیہی مزدور، فیکٹری ورکر، غیر منظم شعبے کے کارکن، مہاجر مزدور، بے زمین کسان اور شہری جھگی نشین شا

 5۔ ہیں

 یہ زکوٰۃ اور صدقات کے مستحق ہوتے ہیں ۔ارشاد ربانی ہے:ں

ٱلر قِاَ" وَفِِ  قُ لُوبُُمُْ  وَٱلْمُؤَلهفَةِ  هَا  عَلَي ْ وَٱلْعَٰ مِلِيَن  وَٱلْمَسَٰ كِيِن  للِْفُقَرَآءِ  ٱلصهدَقَٰ تُ  اَ  وَفِِ  إِنَّه وَٱلْغَٰ رمِِيَن  بِ 
ُ عَلِيم  حَكِيم ٌۭ   6"سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسهبِيلِ ۖ فَريِضَة ٌۭ مِ نَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّه

اور ان لوگوں کے لیے ہے جن کے دل موافق ں" اور زکوٰۃ جمع کرنے والوں  اور مسکینوں  زکوٰۃ تو صرف فقیروں 

بنانے ہیں اور گردنوں کو آزاد کرنے می اور قرض داروں کے لیے اور خدا ک راہ می اور مسافروں کے لیے۔ یہ ں

 "اللہ ک طرف سے فرض ہے۔ اور اللہ سب کچھ جاننے والا حکمت والا ہے۔

 سے ہے، ںیہ آیت زکوٰۃ ک تقسیم کے آٹھ مستحق گروہوں کو بیان کرتی ہے، جو اسلامی مالی عبادت کا اہم حصہ ہے۔ یہ سورۃ التوبہ ک مدنی آیات می

 جو جنگوں اور معاشتی اصلاح کے تناظر می نازل ہوئیں۔ں

کمزور(: ں .2 )سیاسی    

 

سلطۃ
ل
وا السیاسۃ  فی  اور ںمستضعفی  عورتیں  سرداروں کے ظلم سے متاثر ہوتے ہیں، جیسے بچے،  یا قبائلی  جو حکمرانوں  وہ 

 بوڑھے جو جنگ یا جبر می مظلوم ہوتے ہیں ۔ارشاد ربانی ہے:ں

نِ ٱلهذِينَ "  يَ قُولُونَ ربَ هنَآ وَمَا لَكُمْ لََ تُ قَ تِٰلُونَ فِِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِيَن مِنَ ٱلر جَِالِ وَٱلنِ سَآءِ وَٱلْوِلْدَٰ
ا وَٱجْعَل لهنَا مِن لهدُنكَ  اأَخْرجِْنَا مِنْ هَٰ ذِهِ ٱلْقَرْيةَِ ٱلظهالِِِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لهنَا مِن لهدُنكَ وَليِ ٌۭ  7" نَصِي ٌۭ

اور ان کمزور مردوں اور عورتوں اور بچوں ک خاطر جو کہتے ہیں کہ اے ں" اور تمہیں کیا ہوا ہے کہ خدا ک راہ می 

ہمارے پروردگار! ہمیں اس بستی سے نکال جو ظالم ہیں اس کے رہنے والے اور اپنی طرف سے ہمارے لیے کوئی 

 "سرپرست بنا دے اور اپنی طرف سے کوئی مددگار پیدا کر دے )لڑائی نہیں کرتے(۔



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 43 
 

نِ لََ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَة ٌۭ وَلََ يَ هْتَدُونَ سَبِيل ٌۭ "  8" إِلَه ٱلْمُسْتَضْعَفِيَن مِنَ ٱلر جَِالِ وَٱلنِ سَآءِ وَٱلْوِلْدَٰ
 "مگر کمزور مرد اور عورتیں اور بچے جو کسی تدبیر کے اختیار نہیں رکھتے اور نہ راستہ معلوم کر سکتے ہیں۔"

 یہ آیات سورۃ النساء ک مدنی آیات می سے ہیں، جو ہجرت، جہاد اور مظلوموں ک مدد کے احکام بیان کرتی ہیں۔ ں ●

 مسلمانوں کو مظلوموں )خاص طور پر مکہ کے کمزور مسلمانوں( ک خاطر جہاد پر آمادہ کرتی ہے۔ ں 75آیت  ●

 کے تناظر می گناہ سے بری ہیں۔ ں 97ہجرت نہ کر سکنے والے مستضعفی )کمزوروں( ک معذوری بیان کرتی ہے، جو آیت  98آیت  ●

 یہ آیات ظلم سے نجات اور اللہ ک مدد ک دعا پر زور دیتی ہیں۔ں ●

وہ جو جہالت یا پروپیگنڈہ ک وجہ سے گمراہ ہیں اور حق کو پہچاننے ک صلاحیت نہیں رکھتے، لیکن دل سے حق ںمستضعفی فی العلم والفکر )فکری کمزور(: 

کمزور ہوتے ںکے طلبگار ہوتے ہیں ۔ مستضعفی فی العلم والفکر" سے مراد وہ افراد یا گروہ ہیں جو علم، فکر، تحقیق اور تجزیاتی صلاحیت کے لحاظ سے ں

ںہیں۔ یہ اصطلاح قرآن مجید ک آیت ں

ںوَنرُيِدُ أَنْ نََّنُه عَلَى الهذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِ الَْْرْضِ""

کو عام طور پر ظلم و ستم کے شکار کمزور لوگوں کے لیے استعمال کیا گیا ہے، لیکن جدید اسلامی مفکرین نے اسے فکری اور علمی ں ںاستضعفوا"جہاں لفظ "

 کمزوری کے تناظر می بھی استعمال کیا ہے۔ں

یمعاصر مفکرین خصوصاً 

 

ي عت

 نے اس اصطلاح کو وسعت دی: آیت اللہ مرتضیٰ مطہریاور ں ڈاکٹر علی ش

 مستضعفی فکری کا لفظ ان لوگوں کے لیے استعمال کیا جو:ں  "امت و امامت"علی شیعتی نے اپنی کتاب 

 استعماری اور مغربی پروپیگنڈے کے زیرِ اثر ہیں،ں ●

 اپنی تہذیبی، دینی اور تاریخی شناخت سے کٹ چکے ہیں،ں ●

 مغز ک غلامی" )استعمارِ فکری( کا شکار ہیں، ●

 اپنے مفادات اور حقیقت کو بھی صحیح طور پر نہیں سمجھ سکتے، ●

اور دوسروں کے دیے ہوئے نعرے اور نظریات دہراتے پھرتے ہیں۔ ●

9 

 عصرِ حاضر می مستضعفی کو درپیش مسائل:ں

  عصرِ حاضر می مستضعفی )یعنی معاشے کے کمزور، محروم، پسے ہوئے اور مظلوم طبقات( کو درج ذیل بڑے مسائل کا سامنا ہے:ں

 . معاشی استحصال اور غربت ں1

( کے مطابق ں2024( اور سود پر مبنی معیشت نے غریب کو غریب تر بنا دیا ہے۔ عالمی بنک ک رپورٹ )ںCapitalismآج عالمی سرمایہ داری نظام )ں

 % سے زائد دولت جمع ہو چکی ہے۔ سود، قمار، احتکار اور ناجائز ٹیکس غریب کو کھا جاتے ہیں۔ں45% آبادی کے پاس 1دنیا ک 

 . ظلمِ سیاسی اور جارحیت ں2

سال سے جاری صہیونی قبضہ، کشمیر می بھارتی فوج کا ظلم، شام اور یمن می جنگجو گروہوں اور بیرونی طاقتوں ک جارحیت مستضعفی  ں75فلسطین می ں

 رپورٹ(۔ UNRWA( ہو چکے ہیں )ںIDPsملین افراد داخلی طور پر بے گھر )ں ں2.3تک فلسطین می  2025کو بے گھر کر رہی ہے۔ 



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 44 
 

 مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؒ لکھتے ہیں:  

جب تک اسلامی حکومت نہ ہو، مستضعفی کا استحصال جاری رہے گا۔"ں"

10

 

 . تعلیمی اور صحت ک سہولیات سے محرومی ں3

ر بنا دیا دیہی پاکستان، بنگلہ دیش، افریقہ اور عرب ممالک کے کئی حصوں می غریب بچے سکول نہیں جا سکتے۔ پرائیویٹائزیشن نے صحت کو بھی کاروبا

 ہے۔ں

 . سماجی ناانصافی اور طبقاتی تقسیم ں4

 جاگیرداری نظام، خاندانی سیاست، قبائلی رسومات، جنس پرستی، نسل پرستی مستضعفی کو دبائے رکھتی ہیں۔

 . میڈیا اور ثقافتی حملہ ں5

عف قوموں کو "دہشت گرد" اور "پسماندہ" دکھا کر ان کے خلاف عالمی رائے عامہ بناتا ہے۔ں

 

ض

 

ست
م

مغربی میڈیا 

11

 

 شیعتِ اسلامیہ ک روشن می حلں 

 عدل و احسان مستضعفی کو مرکزی حیثیت دیتا ہے۔ قرآن و سنت اور فقہاء کے اقوال سے درج ذیل حل پیش کیے جاتے ہیں:ں
ِ
 شیعت کا نظام

 ۔معاشی انصاف کا قیامں1

صلاحیتوں ں ںمعاشی انصاف سے مراد وہ سماجی اور معاشی نظام ہے جس می دولت، وسائل، مواقع اور آمدنی ک تقسیم اتنی منصفانہ ہو کہ ہر فرد کو اپنی

یب ںکے مطابق ترقی کرنے کا برابر موقع ملے، اور کوئی شخص محض پیدائشی حالات ک وجہ سے مستقل محرومی کا شکار نہ رہے۔ یہ محض امیر اور غر

اور اختراع کو انصاف کے ساتھ اجرت ملے اور ںکے درمیان فاصلے کم کرنے کا نام نہیں بلکہ ای ایسا ڈھانچہ قائم کرنا ہے جس می محنت، قابلیت   

 ۔معاشے کا کوئی طبقہ استحصال کا شکار نہ ہو

ت ۃ  ں
ح

 

ست
م

 )الف( زکوٰۃ اور صدقاتِ واجبہ و 

 مقامات پر نماز کے ساتھ زکوٰۃ کا ذکر ہے۔ زکوٰۃ کا بنیادی مقصد غریب اور امیر کے درمیان خلیج کو ختم کرنا ہے۔ 32قرآن می 

وَلََ خَوْف     إِنه الهذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصهالِِاَتِ وَأَقاَمُوا الصهلَةَ وَآتَ وُا الزهكَاةَ لََمُْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبُِ ِمْ "
 12" يََْزَنوُنَ  عَلَيْهِمْ وَلََ هُمْ 

اور ساتھ نیک کام ں" کا اجر ان کے ں ںکرتےبےشک جو لوگ ایمان لائے  ادا کرتے ہیں ان  اور زکوٰۃ  ہیں، نماز قائم 

 ۔"ںرب کے پاس ہے ان پر نہ تو کوئی خوف ہوگا اور نہ غم زدہ ہوں گے

 )ب( سود کا مکمل خاتمہ اور اسلامی بینکاریں ں

 سود حرام ہے اور یہ مستضعفی کو مقروض بنا کر غلام بناتا ہے۔  ں

ُ الْبَ يْعَ وَحَرهمَ الر بََ " اَ الْبَ يْعُ مِثْلُ الر بََِ ۗ وَأَحَله اللَّه  13" إِنَّه
 "بےشک تجارت بھی سود ہی ک طرح ہے، حالانکہ تجارت کو اللہ تعالیٰ نے حلال اور سود کو حرام کیا ہے۔"

 )ج( بیت المال کا قیام  ں ں

 خلافتِ راشدہ می بیت المال سے غریب، یتیم، بیوہ، مسافر اور مقروض کو وظیفہ دیا جاتا تھا۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا:  ں

 14"لو كان الفقر رجل  لقتلته" 



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 45 
 

 سیاسی انصاف اور حاکمیتِ اسلامیہں .3

سیاسی انصاف اسلام کے نظریاتی ڈھانچے می حاکمیتِ الٰہیہ کا لازمی نتیجہ ہے۔اس حاکمیت کے تحت انسانی قوانین کو شیعت کے دائرے 

 می رہتے ہوئے بنایا اور نافذ کیا جاتا ہے، لیکن انصاف ک فراہمی کو ہر حال می یقینی بنانا ریاست ک ذمہ داری ہے۔ں

ھ( نے کتاب الخراج می واضح کیا کہ حاکم کا سب سے بڑا فرض رعایا کے حقوق کا تحفظ اور عدل و انصاف قائم کرنا ں۱۸۲امام ابو یوسف )م ں

ک  ہے، چاہے اس کے لیے اپنے بیٹے کو بھی سزا دینا پڑے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی سیاسی نظام می قضا اور سیاست کو الگ رکھا گیا تاکہ حاکم

 ںمرضی قانون پر حاوی نہ ہو سکے۔ جدید دور می جب مغربی لبرل سیکولر ماڈلز می طاقت کے ارتکاز اور طبقاتی ناانصافی نے نظام کو کھوکھلں

اور اللہ کے سامنے جوابدہ نظام پیش کرتا ہے جس می سیاسی انصاف محض  کر دیا، اسلامی حاکمیت کا ماڈل ای متوازن، ذمہ داری پر مبنی 

نعرہ نہیں بلکہ شعی فریضہ ہے۔

15

 

 )الف( امر بالمعروف و نہی عن المنکر  ں ں

  مستضعفی ک آواز بننا فرضِ کفایہ ہے۔

هَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ " "ں كُنتُمْ خَيَْ أمُهةٍ أُخْرجَِتْ للِنهاسِ تََْمُرُونَ بَِلْمَعْرُوفِ وَتَ ن ْ

16

 

 ۔"تم بہترین امت ہو جو لوگوں کے لئے پیدا ک گئی ہے تم نیک باتوں کا حکم کرتے ہو اور بری باتوں سے روکتے ہو"

 )ب( جہاد بالمال و بالنفس  ں ں

 جہاد جب ظلم حد سے بڑھ جائے تو جہاد واجب ہو جاتا ہے۔  فلسطین، کشمیر اور برما کے مستضعفی کے لیے مالی اور سیاسی جہاد فرض ہے۔اسلام می

ور دونوں کو ںک دو بڑی صورتیں ہیں: جہاد بالنفس )جان سے جہاد( اور جہاد بالمال )مال سے جہاد(۔ قرآن مجید نے دونوں کو بارہا لازم قرار دیا ہے ا

 ای دوسرے کا لازمی تکملہ قرار دیا ہے۔ں

إِن  " لهكُمْ  خَيْ   لِكُمْ  ذَٰ اللَّهِ ۚ  سَبِيلِ  فِ  وَأنَفُسِكُمْ  بَِِمْوَالِكُمْ  وَجَاهِدُوا  وَثقَِالَ   خِفَاف ا  انفِرُوا 
 17" تَ عْلَمُونَ  كُنتُمْ 
اور راہ رب می اپنے مال اور جان سے جہاد کرو  ںبھرکمنکل کھڑے ہوجاؤ ہلکے پھلکے ہو تو بھی اور بھاری ں" ہو تو بھی 

 "یہی تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم می علم ہو۔

 . تعلیمی اور صحت کے شعبوں می اصلاحں3

 اور شفاخانے مفت تھے

 

مة
حك
ل

 ا

 

 ۔اسلامی حکومت کا فرض ہے کہ تعلیم اور علاج مفت یا کم خرچ فراہم کرے۔ خلیفہ ہارون الرشید کے دور می ب  

 مولانا اشف علی تھانویؒ لکھتے ہیں:  ں

"حکومت کا پہلا فرض غریبوں ک تعلیم و صحت ہے۔"  ں

18

 

 . سماجی عدلں4

i. وراثت کے احکام پر عمل  ں 

ii. نکاح اور طلاق می آسانی  ں 

iii. قبائلی اور جاگیرداری نظام کا خاتمہں 



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 46 
 

ںحدیث مبارکہ ہے:ں

نَكُمْ مَُُرهم ا، فَلَ تَظاَلَمُوا"   19"يََ عِبَادِي إِنّ ِ حَرهمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَ فْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَ ي ْ
اوپر بھی حرام کر دیا ہے اور تمہارے درمیان بھی اسے حرام قرار دیا ہے،  ںاپنےاے میرے بندو! می نے ظلم کو ں"

ں"پس ای دوسرے پر ظلم نہ کرو۔

قرار ںہمیں اللہ تعالیٰ ک عدل و انصاف ک مکمل تعلیم اور ظلم کے مکمل انکار سے روشناس کراتی ہے۔ اللہ نے نہ صرف اپنے اوپر ظلم کو حرام  حدیثیہ 

اور عزت پر ظلم کرنا ہرگز جائز نہیں۔ اس کا مقصد  ںدیا ہے بلکہ انسانوں کے درمیان بھی ظلم کو ممنوع قرار دیا، یعنی ای دوسرے کے مال، جان 

و انصاف ک بنیاد پر معاش اور ہر فرد کو محفوظ رکھنا ہے۔ اس سے یہ سبق بھی ملتا ہے کہ اسلام می عدل  ہ قائم کیا ںمعاشتی انصاف کو قائم رکھنا 

نہ خود ظلم کرے کو بچایا جائے۔ عملی طور پر یہ آیت ہر مسلمان کو یہ تلقین کرتی ہے کہ  دونوں  اور معاشہ  فرد  و ستم سے  اور ظلم  نہ  ںجائے،  اور 

ںدوسروں کو ظلم کرنے دے، تاکہ معاشہ پرامن اور منصفانہ ہو۔

ںاسی طرح ای اور حدیث مبارکہ ہے:ں

لَكُمْ، ات هقُوا الظُّلْمَ، فإَِنه الظُّلْمَ ظلُُمَات  يَ وْمَ الْقِيَامَةِ، وَات هقُوا الشُّحه، فإَِنه الشُّحه أَهْلَكَ مَنْ كَانَ "  قَ ب ْ
 20حََلََهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ وَاسْتَحَلُّوا مََُارمَِهُمْ" 

ظلم سے بچو، کیونکہ قیامت کے دن ظلم اندھیروں ک صورت ہوگا۔ اور کنجوسی سے بچو، کیونکہ کنجوسی نے تم سے ں"

اور ای دوسرے ک  پہلے لوگوں کو ہلاک کر دیا، جس نے انہیں یہ کروا دیا کہ وہ ای دوسرے کے خون بہائیں 

 "ںحرام چیزوں کو جائز سمجھیں۔

دن  ان کے خطرناک نتائج ک نشان دہی کرتی ہے۔ ظلم کو قیامت کے  اور  اور کنجوسی سے بچنے ک سخت نصیحت کرتی ہے  انسان کو ظلم  یہ حدیث 

 کے ںاندھیروں کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے، جس سے مراد یہ ہے کہ ظلم کرنے والا انسان نہ صرف دنیا می بلکہ آخرت می بھی بھاری انجام بھگتنے

وں کے لیے تیار رہے گا۔ اسی طرح کنجوسی یا لالچ نے ماضی می قوموں کو تباہی ک طرف دھکیل دیا، کیونکہ وہ اپنی لالچ ک وجہ سے نہ صرف دوسر

حقوق پامال کرتے بلکہ خون بہانے اور حرمتوں ک خلاف ورزی می بھی ملوث ہوتے۔ اس حدیث سے یہ سبق ملتا ہے کہ عدل و انصاف، سخاوت 

اور لا اور معاشہ کو ان پر عمل پیرا ہونا چاہیے تاکہ ظلم  اور ہر فرد  اور انسانی بقا کے لیے ضروری ہیں،  لچ کے منفی ںاور پرہیزگاری معاشتی سکون 

 اثرات سے محفوظ رہا جا سکے۔ں

ںمسلم شیف ک ای اور روایت می ہے:'ں

 " نَ هَا وَبَيْنَ اِلله حِجَاب   21"وَاتهقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ، فإَِنههُ ليَْسَ بَ ي ْ
 "مظلوم ک دعا سے ڈرو، کیونکہ اس دعا اور اللہ کے درمیان کوئی پردہ نہیں ہے۔"

یہ آیت یا حدیث انسان کو مظلوم کے ساتھ برے سلوک سے خبردار کرتی ہے اور اس کے اثرات ک شدت کو اجاگر کرتی ہے۔ مظلوم ک دعا بہت ں

ظلم کرنا نہ  ںطاقتور اور مؤثر ہوتی ہے، کیونکہ اللہ کے ساتھ اس کے درمیان کوئی حائل پردہ یا رکاوٹ نہیں ہے۔ یعنی مظلوم کا حق تلف کرنا یا اس پر

 ہے کہ عدل و ںصرف دنیا می سنگین نتائج کا سبب بن سکتا ہے بلکہ آخرت می بھی اللہ ک ناراضگی اور سزا کا باعث بنتا ہے۔ اس پیغام سے یہ واضح ہوتا



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 47 
 

قانون کے  ںانصاف اور مظلوم ک حفاظت ہر مسلمان پر فرض ہے، اور ظلم، استبداد یا کسی کے حقوق کو پامال کرنا نہ صرف اخلاقی برائی ہے بلکہ الٰہی

دردی، انصاف اور حفاظت کو ہمیشہ مقدم رکھا جانا چاہیے
 
ں۔مطابق بھی سنگین جرم ہے۔ اس لیے معاشتی اور انفرادی سطح پر مظلوم کے ساتھ ہ

ںبخاری شیف ک روایت ہے:

 22انْصُرْ أَخَاكَ ظاَلِم ا أَوْ مَظْلُوم ا" "
ں"اپنے بھائی ک مدد کرو، چاہے وہ ظالم ہو یا مظلوم۔"

ؤ، بلکہ یہ حدیث انسان کو عدل و انصاف اور اصلاح ک حکمت ک تعلیم دیتی ہے۔ ظالم ک مدد کرنے کا مطلب یہ نہیں کہ اس کے ظلم می شامل ہو جا

اور ظلم وہ اپنے عمل سے باز آئے۔ مظلوم ک مدد کرنے کا مطلب اس کے حقوق ک بحالی  اور اصلاح کرنا ہے، تاکہ  سے  ںاس کا مقصد ظلم کو روکنا 

خلاف ں ںنجات دلانا ہے۔ اس حدیث سے یہ سبق ملتا ہے کہ اسلام می انصاف کا قیام اور مظلوم ک حمایت ہر مسلمان ک ذمہ داری ہے، اور برائی کے

کھنے ک ںفعال کردار اختیار کرنا بھی عبادت اور نیکی کے زمرے می آتا ہے۔ یوں، یہ اصول فردی اور اجتماعی سطح پر معاشتی امن اور عدل قائم ر

ں سے مروی ہے کہ رسول اللہصلى الله عليه وسلم نے فرمایا:ںحضرت جابرؓ۔بنیاد ہے

لَهُ  " فإَِنههُ  هَهُ،  فَ لْيَ ن ْ ظاَلِم ا  إِنْ كَانَ  مَظْلُوم ا،  أَوْ  ظاَلِم ا  أَخَاهُ  الرهجُلُ  وَلْيَ نْصُرِ  بَِْسَ  فَلَ 
 23نَصْر  وَإِنْ كَانَ مَظْلُوم ا فَ لْيَ نْصُرْهُ" 

پس کوئی حرج نہیں، اور آدمی کو چاہیے کہ اپنے بھائی ک مدد کرے، چاہے وہ ظالم ہو یا مظلوم۔ اگر وہ ظالم ہو تو   "

 "اسے روک دے، کیونکہ یہی اس ک مدد ہے، اور اگر وہ مظلوم ہو تو اس ک حمایت کرے۔

 اس کا ںیہ حدیث انسان کو عدل، اصلاح اور فعال کردار ک تعلیم دیتی ہے۔ ظالم ک مدد کرنے کا مطلب یہ نہیں کہ اس کے ظلم می شی ہو جاؤ، بلکہ

اور مدد شامل ہے۔ اسی طرح، مظلوم ک مدد کر اور اسے اپنی برائی سے باز رکھنا ہے، کیونکہ ظلم روکنے می بھی نیکی  نا اس کے ںمقصد ظلم کو روکنا 

اور مظلوم کے ساتھ ں اور ظلم سے نجات دلانے کے مترادف ہے۔ اس حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام می انصاف قائم کرنا  حقوق ک بحالی 

وقار کں انسانی  اور  و انصاف  یہ اصول معاشتی سکون، عدل  پر  اجتماعی سطح  اور  اعمال ہیں۔ فردی  واجب  انسانی فطرت کے مطابق  دونوں  دردی 
 
 ںہ

ںحفاظت ک بنیاد ہے۔

 مستضعفی کے ساتھ  اچھےسلوک کے حوالے سے  نبی کریم صلى الله عليه وسلم ک یہ حدیث ہے:ں

نَتْ  عَنْ أَبِ ذَرٍ ، قاَلَ: رأَيَْتُ عَلَيْهِ بُ رْد ا، وَعَلَى غُلَمِهِ بُ رْد ا، فَ قُلْتُ: لَوْ أَخَذْتَ هَذَا فَ لَبِسْتَهُ كَا"
فنَِلْ  أَعْجَمِيهة ،  أمُُّهُ  وَبَيْنَ رجَُلٍ كَلَم ، وكََانَتْ  بَ يْنِِ  ثَ وْبَ  آخَرَ، فَ قَالَ: كَانَ  تَهُ  وَأَعْطيَ ْ هَا،  حُلهة ،  مِن ْ تُ 
تَ مِنْ أمُِ هِ  فَذكََرَنّ إِلََ النهبِِ  صَلهى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلهمَ، فَ قَالَ لِ:أَسَابَ بْتَ فُلَنً  قُ لْتُ: نَ عَمْ، قاَلَ:أَفنَِلْ 

مْ، قُ لْتُ: نَ عَمْ، قاَلَ:إِنهكَ امْرُؤ  فِيكَ جَاهِلِيهة  قُ لْتُ عَلَى حِيِن سَاعَتِِ: هَذِهِ مِنْ كِبََِ السِ نِ ؟ قاَلَ:نَ عَ 
مِها فَ لْيُطْعِمْهُ  يَدِهِ،  تََْتَ  أَخَاهُ   ُ اللَّه جَعَلَ  فَمَنْ  أيَْدِيكُمْ،  تََْتَ   ُ اللَّه جَعَلَهُمُ  إِخْوَانُكُمْ،  يََْكُلُ،    هُمْ 

 24عَلَيْهِ"وَلْيُ لْبِسْهُ مِها يَ لْبَسُ، وَلََ يُكَلِ فُهُ مِنَ العَمَلِ مَا يَ غْلِبُهُ، فإَِنْ كَلهفَهُ مَا يَ غْلِبُهُ فَ لْيُعِنْهُ 



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 48 
 

 ںیسیو اور ان کے غلام پر بھی یکھیچادر د یشخص( پر ا ںنے ان )کسیں می:  ںاللہ عنہ فرماتے ہیں حضرت ابو ذر رضی"

)آپ کے  ںیہتو ں ںیتےاور غلام کو دوسرا کپڑا دے د ںچادر( خود پہن لیتے ں)اچھی ںیہنے کہا: اگر آپ ں ںمی۔  ںچادر تھی ںہی

ماں ں ںاس ک ںاورں  ں،ہوئی ںکچھ تلخ کلامیں ںنشخص کے درمیا ںیاور ا ںے: میریانے جواب د ںانہوں( بہتر لباس ہوتا۔  ںلیے

 ںنبی۔  ںیکر د ںنسے بیا ںصلى الله عليه وسلم ںیمکر ںبات نبی ںیہشخص نے ں ںاسماں کو برا کہا۔  ں ںنے اس ک ںمی ںتو  ں،عرب( تھی ں)غیر ںعجمی

 ں: "کیاںیانے فرما صلى الله عليه وسلم ںآپہاں۔   : جیںنے عرض کیا ںمیتم نے فلاں شخص کو برا کہا؟"  ں :  "کیایانے مجھ سے فرما صلى الله عليه وسلم

 خصلت باقیں ںک ںجاہلیت تم می ں: "بیشکیانے فرما ںصلى الله عليه وسلم ںآپہاں۔  ں ںنے کہا: جی ںمیبرا کہا؟"  ں ںماں کو بھی ںتم نے اس ک

ز ںیںاندر؟ باوجود اس کے کہ میر ںےمیر ںاب بھی ںنے پوچھا: کیاں ںمیںہے۔"  ں نے ں ںصلى الله عليه وسلمں ںآپہے؟  ں ںہو چکیں ںدہںیاعمر 

خادم تمہارے بھائییافرما "ہاں! تمہارے  انہیں ں،ہیں ں:  بنا ںاللہ نے  کا بھائی ںتوہے،  ں ںیاتمہارے ماتحت  اس کے ں ںجس 

ا ںاسپہنائے جو خود پہنتا ہے،  ں ںوہی ںاورںکھلئے جو خود کھاتا ہے،  ں ںکہ وہ اسے وہی ںچاہیے ںاسےماتحت ہو،  ں کام نہ  ںیساپر 

ں۔"ںکرے مدد بھی اس ک ںتوکام دے،   یساا اگر کوئی اورںڈالے جو اس کے بس سے باہر ہو،  

دردی اور شائستہ سلوک ک تعلیم دی۔ حضرت ں
 
یہ واقعہ واضح کرتا ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے مستضعفی، غلاموں اور ماتحتوں کے ساتھ عدل، ہ

 صلى الله عليه وسلم ںابو ذر رضی اللہ عنہ ک غلطی کو نبی صلى الله عليه وسلم نے نہ صرف فوراً درست کیا بلکہ اس موقع پر انسانی وقار اور مساوات کے اصول بھی واضح کیے۔ نبی

ل کرتا ہے، اور نے فرمایا کہ خادم یا ماتحت بھی انسان ہیں اور ان کے حقوق کا احترام ضروری ہے، انہیں وہی کھانا اور لباس دینا چاہیے جو خود استعما

واقعہ اسلا یہ  کا فرض ہے۔  اختیار  تو مدد کرنا بھی صاحب  دیا جائے  اگر  ان ک طاقت سے باہر ہو، بلکہ  ڈالنا چاہیے جو  نہ  کام  ایسا  اخلاقی ںان پر  م می 

دردی ک عملی مثال پیش کرتا ہے اور بتاتا ہے کہ معاشت می کمزور اور ماتحت افراد کے ساتھ شائستہ اور منصفا
 
نہ سلوک تربیت، تحمل، عدل اور ہ

ںکو ہر مسلمان اپنانے ک ضرورت ہے۔ں

اور عدل و انصاف کے قیام کے سلسلے می یہ تمام احادیث اور سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے واقعات ہمیں ای ں مستضعفی کے حقوق، ظلم کے خاتمے 

و انصاف کا اور عدل  اور جامع پیغام دیتی ہیں۔ یہ تعلیمات یہ بتاتی ہیں کہ اسلام می مظلوم ک حمایت، ظلم کرنے والے ک اصلاح،  قیام ہر ں ںواضح 

اور اجتماعی سطح  ںمسلمان ک اخلاقی اور دینی ذمہ داری ہے۔ ظالم کے ظلم کو روکنا، مظلوم کو حقوق دلانا، اور ہر طرح کے استبداد اور لالچ سے بچنا فردی

برداشت، ںپر معاشتی سکون اور انسانی وقار کو یقینی بناتا ہے۔ اس سے یہ بھی سبق ملتا ہے کہ حقیقی طاقت اور عظمت نہ صرف ظاہری قوت می بلکہ ں

دردی می ہے، اور یہی اصول ای مضبوط، منصفانہ اور پرامن معاشے ک بنیاد فراہم کرتے ہیں۔
 
ںصبر، عدل اور ہ

 (Conclusionsنتائج )ں ●

سماجی، سیاسی، نفسیاتی، ں یہ  ہوا کہ عصر حاضر کے مستضعفی کے مسائل محض معاشی غربت تک محدود نہیں بلکہ  واضح  یہ  اور تجزیے سے  تحقیق 

، کرپشن اور ماحولیاتی اور عقائدی سطح پر بھی پھیلے ہوئے ہیں۔ گلوبل سرمایہ داری، نوآبادیاتی ڈھانچوں کے باقیات، سود پر مبنی مالیاتی نظام، جنگیں

( کا شکار بنا رکھا ہے۔ مسلم معاشوں می یہ مسائل اس ںsystemic oppressionفرقہ وارانہ تفرقہ نے مستضعفی کو ای منظم استحصال )ں

اور بیرونی دباؤ ک وجہ سے مستضعفی ک حقیقی مدد اور صلاحیتوں کے باوجود داخلی انتشار  سے ں ںلیے مزید گہرے ہیں کہ امت مسلمہ اپنے وسائل 

 قاصر نظر آتی ہے۔ں



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 49 
 

 عدل، زکوٰۃ، وقف، بیت المال، سود ک ممانعت، حقوق العباد ک پاسداری اور اجتماعی ذمہ داری کا تصور نہ صرف ا
ِ
ن مسائل کا شیعت اسلامی کا نظام

ئیشیا، نظری حل پیش کرتا ہے بلکہ تاریخی طور پر خلافت راشدہ، اموی اور عباسی ادوار می اس کے کامیاب نفاذ ک مثالیں موجود ہیں۔ آج بھی ملا

حاضر انڈونیشیا، ترک اور قطر جیسے ممالک می زکوٰۃ، اسلامی بینکاری اور فلاحی اداروں کے تجربات سے ثابت ہوتا ہے کہ شیعت کے اصول عصر ں

ضوں ںمی بھی قابل عمل اور مؤثر ہیں۔ لہٰذا، مستضعفی کے مسائل کا اصل علاج شیعت ک طرف واپسی، اس کے معاشی و سماجی احکام ک جدید تقا

 کے مطابق ازسرنو تطبیق اور امت کے اندر اتحاد و بیداری می مضمر ہے۔ں

 (Recommendationsسفارشات )ں ●

 . ریاستی سطح پر ں1

 مسلم ممالک می زکوٰۃ اور عشر کو لازمی ٹیکس ک طرح نافذ کیا جائے اور اسے جدید آڈٹ شدہ اداروں کے ذریعے جمع و تقسیم کیا جائے۔  ں ●

 سود پر مبنی بینکوں کے متوازی مکمل اسلامی بینکاری نظام قائم کیا جائے۔  ں ●

 بیت المال کو بحال کر کے غریب، یتیم، بیواؤں اور مہاجرین کے لیے مستقل فنڈ بنایا جائے۔  ں ●

 . معاشتی سطح پر ں2

 مساجد اور دینی مدارس کو مستضعفی کے لیے مفت تعلیم، ہنر سکھانے اور صحت کے مراکز می تبدیل کیا جائے۔  ں ●

 وقف کے نئے جدید ماڈلز )جیسے تعلیمی وقف، ہسپتال وقف، زرعی وقف( متعارف کرائے جائیں۔  ں ●

 ( کو فروغ دیا جائے تاکہ وہ مستضعفی ک براہ راست مدد کریں۔  ںvolunteerismنوجوانوں می رضاکارانہ خدمت )ں ●

 . عالمی امت ک سطح پر ں3

او آئی سی کے تحت ای مشترکہ "مستضعفی فنڈ" قائم کیا جائے جو جنگی متاثرین، مہاجرین اور قدرتی آفات سے متاثرہ افراد ک امداد  ●

 کرے۔  

 ںمسلم ممالک کے درمیان تجارت کو سود سے پاک اور منصفانہ بنیادوں پر استوار کیا جائے۔  ں ●

 فردی سطح پر ں .4

 ہر صاحب استطاعت مسلمان سالانہ زکوٰۃ کے علاوہ مستقل صدقات جاریہ کا اہتمام کرے۔  ں ●

 مظلوم ک آواز کو سوشل میڈیا اور دیگر پلیٹ فارمز پر اٹھانے کو جہاد باللسان کا درجہ دیا جائے۔  ں ●

 . تعلیمی و فکری سطح پر ں5

 نصاب تعلیم می مقاصد شیعت اور معاشی انصاف کے موضوعات کو لازمی قرار دیا جائے۔  ں •

 مستضعفی کے مسائل پر مستقل ریسرچ انسٹی ٹیوٹس قائم کیے جائیں جو شیعت کے حل کو جدید علوم کے ساتھ ہم آہنگ کریں۔  ں •



 جائزہں ںتحقیقں ںیں:اںمی ںروشنں ںکں ںیعتکے مسائل اور ان کا حل شں ںمستضعفیں عصرِ حاضر میں
Mishkat-ul-Ilm 

 

Vol. 2 No.2 (Jul-Dec 2025) 50 
 

ہے اور  ںاگر یہ سفارشات تدریجی اور منظم انداز می نافذ ک جائیں تو چند عشروں می مسلم معاشوں سے غربت، جہالت اور استحصال کا خاتمہ ممکن

نُه عَلَى الهذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِ " مستضعفی کو نہ صرف تحفظ بلکہ قیادت کے قابل بنایا جا سکتا ہے، جیسا کہ قرآن نے وعدہ فرمایا: وَنرُيِدُ أَن نَّه
25" الْوَارثِِينَ  الَْْرْضِ وَنََْعَلَهُمْ أئَمِهة  وَنََْعَلَهُمُ 

اور ہم  ان پر کرم فرمائیں جنہیں زمین می بیحد کمزور کردیا گیا تھا،  پھر ہماری چاہت ہوئی کہ ہم 

 ۔ںانھیں کو پیشوا اور )زمین( کا وارث بنائیں

 حوالہ جاتں

 
1

 ۔۵۷: ۴آن:القں 

2

ت ۃ،   
م
لعل

 ۔۵۴۶ء( ص ۲۰۰۹راغب اصفہانی، المفردات فی غریب القآن)بیروت:دار الکتب ا

3

 ۔ں۳۱۰، ص ۵ء(ج ۱۹۶۷امام قرطبی، الجامع لأحکام القآن)قاہرہ: دار الکتب المصریہ،   

4

 ۔۲۶: ۸لقآن: ا 

5

 ۔ں۳/۶۷۵،۴۶۴ء(ں  ۲۰۲۰لاہور: ادارہ ترجمان القآن، ،  )ںمولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی، تفہیم القآنں 

6

 ۔۶۰: ۹آن: القں 

7

 ۔۷۵: ۴آن: القں 

8

 ۔۹۸: ۴آن: القں 

9

 ر ین"، 
کب

 

ست
م

ی، کتاب: امت و امامت، باب: "مستضعفی و 

 

ي عت

 ۔۹۸(ںتہران: دار الشروق بیروتں)ںڈاکٹر علی ش

10

 م القآنں 

فہ ت

 

ي

 ۔ں۱/۶۳۳س ن(ںلاہور :ادارہ ترجمان القآن، )ںمولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؒ ،  

11

 خدام القآن،   

 

ن
َ
 م
ج

 

ن

 ۔۱۳۸، ۱۱۲ء ( ۲۰۲۰ڈاکٹر اسرار احمد،مستضعفی ک فلاح اور اسلامی معاشی نظام) لاہور :مکتبہ مارکازی ا

12

 ۔ں۲۷۷: ۲آن:القں 

13

 ۔ں۵۲۷: ۲آن: القں

14

،ں 

 

مت ة
لعل
 علی،کنز العمال فی سنن الأقوال والأفعال) بیروت:دار الکتب ا

 

: رقم الحدء (ں۵۱۹۸علاء الدي 

ث

 
 ۔۵۱۶۲۱ي

15

 ۔ں۱۶-۱۴ء(ص ۱۹۷۹امام ابویوسف، کتاب الخراج )بیروت :دار المعرفہ،   

16

 ۔ں۱۱۰: ۳القآن: 

17

 ۔۴۱: ۹ القآن:

18

(۔ )بھارت:مکتبہ اشفیہ،اشف علی،  بوستانِ محبت  .

 

حب ت
م
ل

 ۔ں۲۱۴ء(ں۲۰۱۸)نور ا

19

 سآ بوری،الصحیح المسلم)بیروت: 
ت

 

ت
ل
 ر ي ا
ب

ث

س
لق

ں۔ں۵۷۷۲دار إح  ء التراث العرب  ،س ن(رقم الحدیث: مسلم بن الحجاج أبو الحسن ا

20

ں۔۵۷۸۲المسلم،الصحیح المسلم،رقم الحدیث: 

21

ں۔۱۹المسلم،الصحیح المسلم،رقم الحدیث: 

22

ں۔۲۴۴۳ھ(رقم الحدیث:۱۴۲۲ابوعبداللہ محمد بن اسماعیل البخاری،الجامع الصحیح البخاری)بیروت:دارطوق النجاۃ، 

23

ں۔۵۸۴۲المسلم،الصحیح المسلم،رقم الحدیث: 

24

ں۔ں۵۰۶۰ البخاری،الجامع الصحیح البخاری،رقم الحدیث: 

25

 ۔۲۸: ۵: آنںالقں


